Gesellschaftlich in der Religion oder religids in der
Gesellschaft leben? Kritische Beobachtung aus der Sicht
eines orthodoxen Bischofs?

Einfihrung

Zuerst mochte ich den Organisatoren dieses Symposiums fiir die Initiative gratulieren,
in einem solchen Rahmen eine so aktuelle Problematik zur Debatte zu stellen, in einem
Moment der Geschichte, in dem die Menschheit ihre Orientierung in groem Maf3e
verloren zu haben scheint. Ebenfalls mochte ich mich fiir das Vertrauen und die Ehre,
heute Abend vor Thnen sprechen zu diirfen, bedanken.

Was meinen Beitrag betrifft, werde ich aus einer personlichen, pastoralen Perspektive
sprechen, ohne den geringsten Anspruch zu erheben, alle Seiten eines so
umfangreichen Themas zur Sprache zu bringen. Und zwar spreche ich von der
Position eines orthodoxen Bischofs, der in Ruminien wéahrend des atheistisch-
kommunistischen Regimes geboren wurde und die von diesem Regime
aufgezwungenen Entbehrungen und Indoktrinierung erlitten hat. Nun arbeite ich im
Dienst der ruménisch-orthodoxen Kirche in Deutschland mitten in der westlichen
Konsumgesellschaft und bin Zeuge der schnell fortschreitenden Sékularisierung im
Osten und des zunehmenden Atheismus im Westen. Erlauben Sie mir, eine ganz kleine
Korrektur des Titels meines Beitrags vorzunehmen. Und zwar werde ich aus der Sicht
eines orthodoxen Monch-Bischofs sprechen, eines Bischofs, der 12 Jahre als Monch
gelebt hat, der auch im Bischofsamt Monch geblieben ist, und der sich freut, das
Monchtum so authentisch wie moglich zu leben, weil es fiir mich Leben bedeutet,
atmen zusammen mit Gott, im Rhythmus Gottes. In der orthodoxen Kirche sind alle
Bischofe Monche. Sie werden aus den Reihen der Mdnche gewéhlt, und wenn einer,
der kein Monch ist, zum Bischof gewéhlt wird, muss er zuerst die monastische Profess
ablegen und erst daran anschlieend darf er zum Bischof geweiht werden. Auf diese
Weise will die orthodoxe Kirche alle ihre hohen Wiirdentrdger in der echtesten
orthodoxen Tradition bewahren, beseelt von den hochsten Idealen des Christentums.
Wir wissen namlich sehr gut, dass nach dem Ende der Verfolgungen das Monchtum
der nennenswerte Versuch in unserer Kirche darstellt, ein solches Leben zu fiihren, in
dessen Zentrum Jesus Christus als Herr und Gott steht.

Genesis der Thematik

Als Monch habe ich zwischen 1990 und 2002 in einem Kloster im Herzen Ruméniens
gelebt, am Ful} des Berges Fagaras, in der Néhe der Ortschaft Sambata de Sus. Das
Kloster heiit Brancoveanu, nach dem Namen seines Griinders, Constantin
Brancoveanu, der Fiirst der Walachei war und es samt seinen vier S6hnen und seinem
Schwiegersohn vorgezogen hat, eher den Mértyrertod zu erleiden, als seinen Glauben

! Vortrag bei der 7. Internationalen Europakonferenz ,,Atheismen und Sakularisierung oder wie religics sind
noch die Burgergesellschaften Europas?*, Stift Heiligenkreuz, 16-18 November 2006.



zu verraten und zum Islam tberzutreten. Im Jahre 1785 wurde das Kloster, aus dem
ich komme, durch die Kanonen der habsburgischen Herrschaft zerstort, weil es ein
Zentrum orthodoxen Widerstands gegen die Zwangsaktion der Katholisierung
Transsilvaniens durch den Uniatismus bildete. Wéhrend des kommunistischen
Regimes konnte unser Kloster sein Wirken fortsetzen, dank des Geschicks und
wahrscheinlich dank mancher Kompromisse, die der damalige Abt mit der politischen
Herrschaft geschlossen hat, damit die Monche ungestort leben konnten. So konnte
gerade wihrend dieses Regimes ein Pater des Klosters sagen: ,,Wir leben hier im
Kloster wie auf einer kapitalistischen Insel, aber mdgen die Kommunisten das nicht
horen, denn sie wirden kommen und uns erobern®. Selbstverstédndlich war das nicht
die Situation aller Kldster. Viele von thnen wurden geschlossen, sogar demoliert, viele
Monche wurden im Jahre 1959 von ihren Klostern vertrieben und gezwungen, sich in
die zivile Gesellschaft einzureihen, manchmal zu erniedrigenden Bedingungen. Viele
von ihnen befanden sich in Gefangnissen, beschuldigt, gegen die sozialistische
Ordnung konspiriert zu haben, nur weil sie ihren Glauben an Gott offen geduBert
hatten. Derselbe Pater — es geht um den Archimandriten Teofil Paraian, ein bekannter
und im ganzen Land geschétzter Geistlicher Vater — sagte ab und zu, dass die meisten
Menschen ,,gesellschaftlich in der Religion, aber nicht religids in der Gesellschaft
leben*. Das sagte er im Hinblick auf Leute, die sich als religids betrachten, ohne
demgemal zu leben, die einfach formell, kraft einer Tradition, Vorschriften, Brauche
oder religiosen Ritualen folgen, weil es eben alle so machen. Als einer, der 53 Jahre im
Kloster im Dienst Gottes und in einem permanenten Kontakt zu ihm gelebt hat, ist
Pater Teofil der Ansicht, dass die Leute, die nur behaupten zu glauben, ohne diesen
Glauben auch zu leben, nicht wirklich glédubig, sondern ungldubig sind. Er verlangt mit
Nachdruck eine tatsdchlich christliche Einstellung derer, die behaupten gldubig zu
sein. Er verlangt, dass sie sich so verhalten, wie es nur die Gldubigen kennzeichnet.
Zum Beispiel sollen die Glaubigen sonntags in die Kirche gehen, morgens und abends
beten, gemill der Vorschriften der Kirche fasten, die Heilige Schrift, besonders das
Neue Testament, lesen. Er sagt: ,,Diejenigen, die nicht zur Kirche gehen, zéhle ich zu
den Heiden*. Folglich, in Einklang zur gesamten orthodoxen Tradition, ist Pater Teofil
der Meinung, dass man tatsichlich religiés in der Gesellschaft lebt, wenn man in
allem, was man denkt, spricht und handelt, sein Auge auf Gott hin gerichtet hat, auf
den Willen Gottes Riicksicht nimmt. Ich glaube, so konnten wir einen religiGsen
Menschen charakterisieren: Ein Mensch, in dessen Leben Gott an erster Stelle steht,
ein Mensch, der eine permanente Beziehung zu Gott hat.

Der gegenwartige Rahmen

Im heutigen europdischen Raum gibt es immer mehr Leute, die nicht an Gott glauben,
oder nicht mehr glauben, es gibt viele, die einen sehr schwachen Glauben haben, und
auch viele, die Gott sogar gegnerisch gegeniiber stehen. In der Slowakei, zum Beispiel
glauben 60 % der Bevolkerung nicht mehr an Gott, in Ostdeutschland glauben nur
noch 30-40 %, also eine dhnliche Situation, die ein absolutes Novum in der
Geschichte darstellt. Es gab in der Geschichte noch nie eine Situation, in der eine
ethnische Gruppe, also ein ganzes Volk, die Mehrheit nicht an Gott glaubender
Menschen darstellt. Im Griechischen wird das Wort ,,Mensch* durch ,,anthropos”
(&rvBpwnoc) ausgedriickt, das ,,nach oben schauend”, ,,ano athreein® (&vo

2



&8pée1v) heilt. Durch die Schopfung ist der Mensch auf den Himmel orientiert. Der
hl. Basilius der Grofe sagt in einer seiner Homilien: ,,Von allen Geschdpfen wurde nur
der Mensch geschaffen, aufrecht zu stehen, damit du auch von seiner Form erkennen
kannst, dass dein Leben gottlicher Herkunft ist. Denn alle VierfiR3ler schauen zur Erde
und sind gebeugt auf dem Unterleib. Nur der Mensch hat seinen Blick bereit flr den
Himmel, damit er sich nicht mit dem Unterleib noch mit dessen Passionen beschaftigt,
sondern dass er all seine Regung zu den Hohen hat’*2. Heute befinden wir uns leider in
der Situation, dass der Mensch so viel zum Unterleib schaut und so wenig zu den
Himmeln...

Bis ins 19. Jahrhundert war es europdische kulturelle Tradition, dass das Leben im
Allgemeinen vom Christentum durchdrungen war. In diesem Jahrhundert tendieren
die Menschen dazu, das Christentum los zu werden. Von da an sprechen wir von einer
stindigen Verweltlichung der Kultur und des menschlichen Lebens, von einem
Versuch der Kultur, sich vom Christentum und der Religion zu befreien, ein Prozess,
der seinen Hohepunkt in der nichtchristlichen Kultur und Gesellschaft unserer Tage
erreicht hat.

Die heutige Konferenz, die Tatsache, dass wir von ,,Atheismen* und
»Sakularisierung® (Atheismus = Gottlosigkeit und Sékurarisierung = Verweltlichung)
sprechen, ist auch eine Folge dieser traurigen Wirklichkeit, die im Osten und im
Westen Europas unterschiedliche Formen angenommen hat, Formen, welche eine
gemeinsame Basis haben, und zwar die Entfremdung des Menschen von Gott, so wie
auch die Mentalitit, die von der Uberzeugung des fortwihrenden Fortschritts geprigt
ist. Seit der franzosischen Revolution® glaubt der westliche Mensch an die Idee, dass
er durch stindigen Fortschritt ein sozial-politisches Paradies schaffen konnte und
projiziert dadurch auf die Gesellschaft eine Vollkommenheit, die es eigentlich nur in
Gott gibt. Im 19. Jahrhundert ist die Uberzeugung entstanden, dass der Fortschritt ein
unvermeidliches Entfalten sei. Es gibt eine deterministische Vorstellung, die besagt,
dass auf jede Entwicklungsetappe mit genauer wissenschaftlicher Prédzision eine
andere folgt. Gleichzeitig aber ist die Industrialisierung auch Sékularisierung.
Wihrend der alte Mensch in ciner Welt lebte, in der das Natiirliche und das
Ubernatiirliche zusammen gefiigt waren, ist die Industrialisierung ein rein historisches
Gebilde, in dem der Mensch nur seine Leistungen sieht. Und diese industrielle Etappe,
von der man der Ansicht ist, dass in sie die ganze Menschheit eintreten soll, bildet
gleichzeitig den Sieg der Sdkularisierung.

Auch wenn mehr von Atheismus im Osten und von Sékularisierung im Westen
gesprochen wurde, sind es die beiden Seiten derselben Medaille, die AuBerung
derselben Glaubenslosigkeit. Auf diese Idee wurde leider nicht verzichtet, nicht einmal
nachdem die zwei Weltkriege gezeigt haben, dass es sich um eine Utopie handelt, weil
zwischen dem authentischen religiosen Streben und dem Glauben an Fortschritt
Konfusion entstanden ist. Die Sdkularisierung fiihrte {iber einen ldngeren Zeitraum zu

lEi¢ 10 Hpdoexe oeautd, 8, PG 31, 216CI1217. Sicheauch Mepl 10U un mpoonA&odot
5, PG 31, 549AB.

3 Die aber ohne das Christentum nicht denkbar ist und die Idee der Menschenrechte und vor allem ,,Freiheit,
Gleichheit, Briiderlichkeit* einfiihrte — also Grundideen, die sich schon im Buch Exodus finden.



einer Welt, in der die Sakralitdt, das Heilige, die Heiligkeit nicht mehr wahrgenommen
wird, oder fast keinen Platz mehr hat, zu einer Welt, die nur sich selbst sieht, fiir
welche der Himmel verschlossen ist. Papst Benedikt XVI. hat im Rahmen des Treffens
ad limina, am 10. November, in Rom die erste Gruppe deutscher Bischofe empfangen.
Bei diesem Treffen sagte er im Hinblick auf diese Situation, dass er ,,zusammen mit
der ganzen westlichen Welt die Situation einer von Sékularisierung gekennzeichneten
Kultur erkennt, in der es die Tendenz gibt, dass Gott immer mehr dem Bewusstsein der
Menschen verschlossen bleibt, in der der auBergewdhnliche Charakter der Person
Jesu Christi verwischt ist, und die von der Kirche aufgebauten Werte ihren Einfluss
verlieren®.

Auf der anderen Seite nimmt die Sehnsucht des einzelnen Menschen nach Sakralitit
andere Formen an. Es entstehen Ideologien als falsche Religionen, wie es auch der
Kommunismus war, der einer total entsakralisierten Welt ein irdisches Paradies
versprach, und eine Art Selbsterlosung des Menschen, eine Erlosung durch eigene
Krifte in streng materiellen Grenzen. Im Osten Europas &duBlerten sich die
Sdkularisierung und die Entfremdung des Menschen vom Heiligen auf eine ganz
gewaltige Weise in der Form der Ideologien atheistisch-kommunistischer
Totalitarismen. Der vom kommunistischen Regime geforderte Atheismus wurde als
das soziale Ideal der menschlichen Gesellschaft beschrieben und auf jede Weise
aufgezwungen, sogar durch Folterung oder Totung derer, die Widerstand leisteten. So
wurde der Atheismus ein Substitut der Religion. Praktisch war er die neue Religion,
und der Leiter der Partei und implizit des Staates, ,,der beliebteste Sohn des Volkes®,
das allwissende ,,Genie”“ war der Gott des kommunistischen Systems. In diesem
kommunistischen System gab es einen gesellschaftlichen Materialismus. Heutzutage
sind wir aber besonders mit einem individuellen Materialismus konfrontiert, der sogar
schlimmer fiir die Seele des Menschen sein kann, weil der erste, indem er eine
Solidarisierung der Menschen erforderte, nicht so egozentrisch war. Eine andere
AuBerungsform des Bedarfs nach Sakralitit in der westlichen Gesellschaft ist der
Boom der Importe von exotischen Religionen. Weil das Bediirfnis nach Transzendenz
in der sdkularisierten industrialisierten Gesellschaft keinen Platz mehr findet, riickt es
in die Richtung des Okkultismus und der nichtchristlichen Esoterik, was fiir das
traditionelle Christentum eine Warnung und eine Provokation sein muss.

Hier sollte noch daran erinnert werden, dass es sogar in der christlichen Theologie
verschiedene Interpretierungen der Sédkularisierung gibt. Manche davon, katholisch
oder orthodox, betrachten sie als eine Verweltlichung der Kultur, welche durch das
Eintreten in eine nichtchristliche Kultur endet. Mit dem Versuch aber, das Christentum
mit der Sékularisierung zusammen zu bringen, ist eine neue Idee entstanden,
besonders in der protestantischen Theologie, im Zusammenhang mit der historisch-
kritischen Auslegung der Bibel. Es handelt sich um die Idee, dass die Sékularisierung
eigentlich eine Fortsetzung des Christentums sei, eine neue AuBerungsform und eine
neue Art es zu verstehen. Man geht hier von der Idee aus, dass auch das Christentum
die ganze Mythologie und die politeistischen Religionen des vorchristlichen
Heidentums sdkularisiert hat. So verbreitete sich immer mehr der Gedanke, dass das
Christentum in keinem Gegensatz zur Sdkularisierung stiinde, sondern dass diese die
natiirliche Fortsetzung dessen bilde, was im Keim schon im frithen Christentum



enthalten war. So — sagt die Theorie — war sogar der biblische iiidisch-christliche
Monotheismus eine Sidkularisierung beziiglich der religiosen vorchristlichen
Landschaft, und wir befinden uns nun in einem fortgeschrittenen Stadium der
Entwicklung dessen, was im Embryo des Christentums schon enthalten war. Die
Sdkularisierung wire auf diese Weise die Hintergrundverarbeitung und die
Realisierung des Christentums (siche Gogarten).

Die Wahrnehmung einer traurigen Wirklichkeit — gesellschaftlich in
der Religion, im negativen Sinne

Wir sind uns alle einig, dass sich unsere sidkularisierte, atheistische Welt in einer Krise
befindet. Die Religion, welche bis zum 18.-19. Jahrhundert als ein sowohl
individueller als auch sozialer stindiger Bestandteil des Menschen gelebt wurde, hat
heute diesen Status ganz und gar nicht mehr, sondern sie ist einer der Teile der
Gesellschaft, mit eigener Struktur, ohne eine spirituelle Sonderbedeutung zu haben.
Sie ist einfach eine Erscheinung unter anderen. Die Soziologie und die Hermeneutik
betrachten und beurteilen die Religion als ein gewisses gesellschaftliches Phanomen.
Das ist selbstverstidndlich eine andere Seite der Verweltlichung. Die Religion aber,
mitten in dieser generellen Verweltlichung, versucht sich der profanen Mentalitét
anzupassen. Sie versucht zwischen anderen Weltanschauungen auf Grund ihrer
Rationalitit einen eigenen Platz zu finden, genau wie die anderen, und nicht aut Grund
der gottlichen Offenbarung. Die Religion stellt sich folglich vor als eine rationelle Art
die Welt zu verstehen, genau so wie die Natur- und Geisteswissenschaften, die
Soziologie oder andere Institutionen der modernen Welt. Die Christen verzichten auf
die Offenbarung und suchen nach rationellen Griinden, die ihnen ein Uberleben neben
den anderen Institutionen in einer sdkularisierten Welt garantieren. Es gibt sogar eine
Angst vor dem Heiligen. Weil der Zugang zum Heiligen fiir den modernen Menschen
immer schwieriger ist, versuchen die Vertreter der Religion ihn nicht mehr zu betonen,
sondern sekunddre Charakteristiken der Religion hervorzuheben: Dass sie eine
Sozialdoktrin hat und Sorge fiir den Nichsten trdgt, dass sie das Benehmen der
Menschen humanisiert oder fiir den Frieden kdmpft, ein Argument, das sehr viel von
unserer ruméanischen Kirche wihrend des Kommunismus verwendet wurde. Alle diese
Elemente gehoren tatsichlich zum Christentum, aber sie rechtfertigen es nicht in seiner
Finalitit, sondern sind mehr Teil seiner Methode als seinem Zweck.

Die Sékularisierung und die Atheismen unserer heutigen europdischen Gesellschaften
sind leider, wie wir es schon bemerken konnten, nicht nur ein dullerlicher sondern
auch ein innerlicher Faktor des Christentums. Dieser Faktor verdankt seine Existenz
einer fehlerhaften, nichtchristlichen Denk- und Verhaltungsweise der Christen selbst.
Wenn wir heute, zum Beispiel, eine Gesetzgebung haben, die einer christlichen
Haltung fremd ist, so wurde sie von Christen beschlossen. Wie ist es aber zu einem
solchen Tatbestand gekommen?

Im 4. Jahrhundert, wéhrend der Kdmpfe zwischen Orthodoxen und Arianern, erinnerte
der HI. Basilius der Grof3e im Hinblick auf Taten, die in keinem Zusammenhang zu
einer christlichen Haltung stehen konnen, an die Worte des Heilands: ,,Und weil die



Missachtung von Gottes Gesetz (iberhand nimmt, wird die Liebe bei vielen erkalten “.
Es ist sicher die Liebe zu Gott und den Menschen gemeint. Leider haben die Christen
die Religion zu oft instrumentalisiert, zu oft vergessen, dass Jesus Christus kein
Diskussionsgegenstand ist, sondern der Herr der Welt, zu oft geglaubt, dass sie Gott
etwas darbringen sollen, und vergessen, dass Er sie selbst will. Alle Siinden der
Christen, die Art auf falsche Weise iliber Gott zu denken, indem man ihm aber fern
bleibt, wiirde ich in die Worte von Pater Teofil fassen: ,,Wir denken und agieren
gesellschaftlich in der Religion*. In Allgemeinen, gleichzeitig mit dem Ende der
Verfolgungen hat sich das Christentum zu sehr an die gesellschaftlichen Regeln
angepasst. Die Christen sind dieser Welt zu dhnlich geworden. Die Lehre und das
christliche Ethos haben die Denk- und Verhaltensweise der Christen nicht mehr
durchgeformt, nicht mehr determiniert. Es geniigt hier an die Kdmpfe zu erinnern,
welche die Christen gegeneinander gefiihrt haben. Sie haben einander getotet, im
Namen Gottes der Liebe, und die Liebe Gottes mit den Waffen des Todes ,,verkiindet*.
Man hat versucht das Reich Gottes zu materialisieren, es mit Mitteln des
Menschenreiches aufzubauen. Die Christen, statt Gott dhnlich zu werden, verzerrten
das Bild Gottes geméal ihrer profanen Denkweise.

Und diese Haltung der Christen hatte schlimme Folgen. Erstens konnten sie selbst
nicht mehr an ihre Verkiindigung glauben, weil sie anders lebten. Also haben sie sich
zuerst selbst sdkularisiert. Thre Liebe zu Gott ist ganz erkaltet oder sogar
verschwunden. Zweitens verloren die Christen ihre Glaubwiirdigkeit vor den
Nichtchristen. Das Ergebnis sehen wir heute. Unter dem Einfluss des un- oder sogar
antichristlichen Milieus sind die Christen orientierungslos. Sie kdnnen nicht mehr
christlich denken und agieren. Bewusst habe ich die Verwendung des Wortes
,Entchristlichung® vermieden. Warum? Weil wir bewusst sein sollen, dass Jesus
Christus bei uns ist, ,,alle Tage bis ans Ende der Welt*“>. Er ist der Herr der Welt und
der Gebieter des Alls, und wir miissen versuchen ihn wieder zu sehen und zu
erkennen. Unser Problem ist, die Situation nicht mehr nur im Hinblick auf das
Materielle und Rationelle zu beurteilen, sondern wir miissen lernen, die Offenbarung
Gottes wieder zu erkennen.

Die echte christliche Perspektive

Bei einem kurzen Blick in das Alte Testament, besonders in die Biicher der Propheten,
kann man bemerken, dass die ganze Geschichte des Volkes Israel von Gott nach einem
bestimmten Plan und mit Blick auf das Verhalten der Menschen gelenkt wurde. Gott,
konnten wir sagen, dnderte seine Pline auf Grund des guten oder schlechten
Verhaltens der Israeliten. Im Buch der Apostelgeschichte, wo das Leben der ersten
Christen beschrieben ist, wird alles, was in der frithen Kirche geschah, als Teil des
gottlichen Plans dargestellt. Das ist die christliche Art und Weise die Dinge zu
betrachten. Im Zusammenhang mit der aktuellen europdischen Situation stellt ein
ruménischer, autf dem Athos lebender Monch, der Archimandrit Petroniu Tanase, der
Abt der ruménischen Skiti Prodromos, die Situation wie folg dar: Mit einfacher,
christlicher Klarheit sagt er, dass Gott erlaubt hat, dass das europdische Christentum

4 Mt. 24,12.
5 Mt. 28,20.



im Osten und im Westen zwei groBe Priifungen erleide. Im Westen, in der
kapitalistischen Konsumgesellschaft, wurden die Christen durch die Versuchung des
Genusses, des Wohlstandes gepriift. Vor dieser Versuchung zeigten sie sich schwach,
indem sie oft die christlichen Prinzipien um des Wohlstandes willen beiseite gelassen
haben. Diese Versuchung fiihrte zu dem, was wir nun sékularisierte Welt nennen. Das
oOstliche Christentum wurde durch von den atheistischen, kommunistischen Systemen
verursachtes Leiden gepriift. Aus dieser Priifung ging er in groem Mafe siegreich,
verstarkt hervor. Der Beweis? Erstens die Schar der Neumdértyrer, welche
wahrscheinlich allein in Russland bei weitem die Zahl der Martyrer, die es im
Christentum in den ersten vier Jahrhunderten wihrend der Verfolgungen gegeben hat,
iibersteigen. Zweitens, infolge der durch diese Synergie oder durch das
Zusammenwirken so vieler Martyrer und Bekenner von Gott gewonnenen Gnade,
bemerken wir den religidsen Aufschwung nach dem Fall des Kommunismus. Das wird
ganz besonders offenbar in Russland und in Ruménien, wo sehr viele neue Kirchen
errichtet werden, und die Zahl der Kloster und der Monche und Nonnen steil
angestiegen ist®,

Ich wiirde sagen, wenn ich die Darstellung von Pater Petroniu fortsetzen darf, dass
nun, durch die Anndherung und den Eintritt mehrerer Lander mit orthodoxer Mehrheit
in die Européische Union, Gott seinen Plan weiter flihrt. Auf der einen Seite empfangt
der Westen einen neuen Atem. Wenn am 1. Januar 2007, Bulgarien und Rumaénien der
Union beitreten, wird diese um rund 30 Millionen orthodoxer Christen reicher
werden. Auf der anderen Seite, auch als Teil dieses Prozesses, wird nun immer mehr
auch der Osten durch die Erfahrung des Genusses gepriift. Und ich glaube, dass nur
wenn die Christen voneinander lernen, werden sie die neuen Priifungen und
Hindernisse, die ihnen bevorstehen, bewiltigen konnen.

Aber wissen wir wirklich, wie Gottes Plan aussieht? Eigentlich nicht. Wir sollen
jedoch versuchen, bei allem auch den Willen Gottes zu erkennen. Sicher ist nur, dass
in Wirklichkeit im Osten sowohl als im Westen die Menschen von der Leiter fallen,
die zu Gott fiihrt.

Religits in der Gesellschaft leben

Wie man es schon bemerken konnte, ist die Orthodoxie geneigt das Geschehen mehr
im Zusammenhang mit Gott als mit der Gesellschaft zu beurteilen. Sie hat als zentrale
Sorge die Erlésung des Menschen, nicht dessen Fortschritt. GemiB der biblischen
Lehre und des authentischen Christentums sollen wir nicht aus der Gesellschaft
irgendwohin an ihren Rand fliichten, sondern wir miissen diese Gesellschaft, die ganze
Welt, in deren Mitte wir leben, erneuern und umwandeln. Dietrich Bonhoeffer hat in
seiner ,,Ethik* die folgenden prophetische Worte geschrieben: ,,Der Raum der Kirche

6 Zu dem, was Pater Petroniu sagt muss aber Folgendes gesagt werden: Zum einen gab es auch sehr viele
Martyrer im Westen wihrend der Zeit des Dritten Reichs, nicht zuletzt Bonhoeffer. Zum anderen ist die Priifung
auch fiir den Osten nicht abgeschlossen, denn der Kapitalismus rollt auch dort weiter auf die Menschen zu. Die
Lage der Kirchen hierzulande im Westen nach 1945 sah doch ganz anders aus: viele neue Kirchen, Kloster
waren voll usw. Kritisch miissen wir auch die unheilvolle Rolle betrachten, die gerade die russische Kirche im
Zarenreich gespielt hat, und wie sehr sich auch im Osten die Institution Kirche immer wieder mit der Macht
verbunden hat.



ist nicht dazu da, um der Welt ein Stiick ihres Bereiches streitig zu machen, sondern
gerade um der Welt zu bezeugen, dass sie Welt bleibe, ndmlich die von Gott geliebte
und versdhnte Welt... Die Kirche kann ihren eigenen Raum auch nur dadurch
verteidigen, dass sie nicht um ihn, sondern um das Heil der Welt kAmpft. Andernfalls
wird die Kirche zur ,Religionsgesellschaft’, die in eigener Sache kampft, und damit
aufgehort hat, Kirche Gottes in der Welt zu sein““’.

In der orthodoxen Tradition sind Kirche und Gesellschaft fast synonym. Die Kirche ist
Gesellschaft, und die Gesellschaft in ihrer vollendeten Form ist Kirche. Die Kirche ist
aber eine Gesellschaft der Vergéttlichung, wie der hl. Gregorios Palamas sagt. Die
Kirche ist eine eschatologisch orientierte Gesellschaft, die alle sich in Einheit mit dem
dreieinigen Gott sich befindenden Menschen umfasst.

Hier miissen wir die Tatsache berilicksichtigen, dass im Griechischen das Wort
,,Geselschaft* durch ,,koinonia* (xotvevio) ausgedriickt wird, dessen erste
Bedeutung ,,Kommunion* ist. Zum Unterschied aber zum lateinischen ,,societas* oder
dem deutschen ,,Gesellschaft*, driickt das griechische ,,koinonia* eine Einheit, eine
viel tiefere Beziehung aus, und wird nur im positiven Sinn gebraucht, wihrend
,»societas” und ,,Gesellschaft” auch fiir negative Tatbestande verwendet werden.
Dasselbe griechische Wort wird auch fiir die heilige Kommunion, ,,theia koinonia™
(bgio ko Lvev tar) gebraucht. Im Deutschen und in den lateinischen Sprachen werden
hier Worter verwendet, diec vom lateinischen ,,communio* abgeleitet sind und jene
tiefe Beziehung wie ,,koinonia® ausdriicken. Gemil dem griechischen Wort
,».koinonia“ gibt es wirkliche Kommunion (Gesellschaft) nur dann, wenn sich die
gleiche Sache gleichzeitig auf zwei Seiten sich befindet, zu zwei Subjekten gehort.
Wenn das nicht gleichzeitig geschieht, kann nicht die Rede von Kommunion sein.
Zwei Bewohner eines Hauses, zum Beispiel, sind keine Mitbewohner, wenn sie die
Wohnung nacheinander bewohnen.

Echte Kommunion kann es aber nur in Christus geben, weil nur Er gleichzeitig seinen
Leib und sein Blut mit den Gléubigen teilt. Christus, in dessen Leib alle Gldubigen
erfasst sind, ist von denselben nicht getrennt, sondern er bleibt stindig mit ihnen
vereint, sagt der hl. Nikolaos Kabassilas®. Als gottliche und menschliche
Gesellschaft/Kommunion beinhaltet die Kirche die Gesellschaft/Kommunion der
Menschen untereinander und auch mit Gott. Die Gesellschaft/Kommunion der
Menschen findet ihr Fundament und ihre Vollendung in der Gesellschaft/Kommunion
mit Gott. In letzter Analyse ist das Mysterium der Kirche Mysterium der wahren
Gemeinschaft. Gott entduBert sich und nimmt den Menschen im Leben der dreifaltigen
Gottlichkeit auf. Die Teilnahme am Leben der Heiligsten Dreifaltigkeit ist zugleich
Teilnahme am Leben der Liebe, weil Gott liecbe ist. Und er ist Liebe in dieser
trinitarischen Hypostase, als eines Wesens und ungeteilte Triade der Personen, denn es
gibt nichts, was eine der Personen hétte und die anderen nicht. Unterschied zwischen
den Personen gibt es nur in dem, was ihre Eigenschaften betrifft. In Gott gibt es nur
Liebe, Liebe in Fiille, die den Menschen zur Nachfolge und Kommunion der

7 Apud MARTIN WERLEN, ,,Zukunftsprodukt Glaube — Entchristlichung als Substanzverlust™, Konferenz beim
Forum Alpbach — Innsbruck, am 3. November 2006, S. 2.
$N. KaBdoha, Tepl ¢ év Xpiotd (wic4, PG 150, 600D.



Liebenden ruft: ,,Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin,
sollen auch sie in uns sein, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast“’.
Kenzeichen der christlichen Liebe ist, dass sie uneigenniitzig ist. Und eine solche
opferbereite Liebe kann nur im MafBe der Teilnahme an der gottlichen Liebe
vorhanden sein, als ihre Nachahmung. Sie kann folglich nur in der Kirche gefunden
werden, wo der Mensch reichlich die Gaben der Auferstehung empfingt und als Glied
des Leibes Christi leben darf.

Die Kirche ist eine Offenbarung des Reiches Gottes in Zeit und Raum. Durch die
Teilnahme an der Kirche nimmt der Mensch an der Gnade des Heiligen Geistes teil.
Dies aber geschieht nicht mechanisch, sondern durch das Mitwirken des Menschen,
durch die Ubung der Tugend. Mit der Gnade Gottes und dem Mitwirken des Menschen
wird das Leben des Menschen geistlich, und das geistliche Leben gibt es nur in
Verbindung mit dem gesellschaftlichen Leben, denn das echte gesellschaftliche Leben
ist nicht autonom, sondern es stellt eine Dimension des geistlichen Lebens dar. Im
gesellschaftlichen Leben bewahrheitet oder verleugnet sich folglich das geistliche
Leben der Glaubigen. Mit dem gesellschaftlichen Leben offenbart sich seine Existenz
oder Nichtexistenz. So hat alles seinen Ausgangspunkt im geistlichen Leben'?.

Die Kirche hat gottliche Herkunft und Finalitit. Gleichzeitig bleibt sie in der Welt und
lebt vereint mit der Welt. Der personale Charakter des Lebens und der Lehre der
Kirche, so wie auch die Liebe, die die christliche Verkiindigung zusammenfasst und
die sich zuerst auf personaler Ebene dulert, konnen der Gerechtigkeit gegentiber nicht
gleichgiiltig bleiben, welche so notwendig fiir eine richtige Beschaffenheit der
Gesellschaft und derer Organismen ist. Dementsprechend kann die Kirche der sozialen
Problematik, die so eng mit der Liebe fiir den Nichsten verbunden ist, nicht fern
bleiben, aber sie hat als Hauptziel die Erlosung des Menschen und nicht irgendeinen
gesellschaftlichen Fortschritt. Die Orthodoxie stellt ins Zentrum die Sorge fiir die
Erlosung des Menschen und kiimmert sich um viel mehr als nur um seine
sozialpolitische und historische Situation, ohne diese aber zu vernachléssigen.

Gesellschaftlich in der Religion, im positiven Sinne, leben

Der Schmerz des Paters Teofil, dass die Menschen gesellschaftlich in der Religion
leben, ist nicht ganz gerechtfertigt. Weil die Kirche selbst eine Gesellschaft der an
Christus Glaubenden ist, welche sich inmitten der Gesellschaft dieser Welt befinden,
sind ihre Mitglieder soziale Wesen, die zu Beziehungen und Kommunion geschaffen
wurden. Gott selber hat gesagt: ,,ES ist nicht gut, dass der Mensch allein bleibt. Ich
will ihm eine Hilfe machen, die ihm entspricht” ''. Durch die Creation ist also der
Mensch zu gesellschaftlichen Beziehungen determiniert. Ferner wird im Griechischen
das Wort ,,Person* durch ,,prosopon* (npécwnov) wiedergegeben, das aus den
Worten ,,pros” (mpéc) und ,,0psin” (dy1v), zusammengestellt ist und ,,zum
Schauen* heifit. Demzufolge ist eine Person wirklich Person nur dann, wenn sie mit

% Joh. 17,21.

10 Diesbeziiglich siche: I'. MANTZAPIAH, ‘Op0650&n Ocoroyia kol kowvoviky (on, ‘Exd. ToBpvapd, Thesaloniki,
21996, S. 90-100.

1 Gen. 2,18.



anderen Personen in Verbindung kommt, andere Personen sieht und von ihnen gesehen
wird. Als Christen kdnnen und diirfen wir nicht anders als gesellschaftlich leben; also
leben wir auch in der Religion gesellschaftlich. Das Problem ist aber, wir sollen nicht
nur gesellschaftlich in der Religion leben, sondern unser Verhalten in der Religion soll
von unserem Glauben bestimmt werden.

In der orthodoxen Vorstellung, erfiillt die Kirche ihr Werk, indem sie den ganzen
Kosmos zu seiner richtigen Beschaffenheit fiihrt. Thre Existenz wird nicht durch
soziale MaBBnahmen, oder die Losung der gesellschaftlichen Probleme gerechtfertigt,
sondern durch die Teilhabe an der Gnade Gottes und die Vervollkommnung des
Menschen, der Gott dhnlich werden soll. Thr Beitrag bezieht sich mehr auf die
Personen, die sie verklért, als in den Dingen, die sie schafft. Sicher hat die Orthodoxe
Kirche im Bereich der Sozialassistenz von der Katholischen und der Evangelischen
Kirche viel zu lernen. Was sie thnen geben kann, ist ihr Vorgehen die Sachen zu
ordnen, indem sie Gott in Zentrum stellt. Und das macht sie im Besonderem durch ihre
Gottliche Liturgie, die ihre Vollendung in der Heiligen Kommunion findet: Also mit
der Teilnahme aller am Leib und Blut Christi, mit der Einigung aller in Christus. Auf
diese Weise wird die menschliche Gesellschaft/Kommunion zu einer gottlichen
Kommunion, sie wird zur Kirche!?.

Um alles auch mit einem Wort von Pater Teofil zusammen zu fassen, das er auch oft
wiederholt: ,,Wenn Gott in deinem Leben nicht an der ersten Stelle steht, dann ist er
nicht an der Stelle, die ihm gehort”. Hier ist das Problem. Wenn Gott in unserem
Leben nicht die erste Stelle einnimmt, oder wenn seine Stelle von anderen Goéttern, sei
es der Fortschritt, die Technik, der Sport, die Wissenschaft, der Wohlstand oder
verschiedene Ideologien, eingenommen wird, dann verliert alles seinen richtigen Platz,
und es entsteht das Chaos, das wir um uns leicht feststellen konnen. Wenn Gott aber
die erste Stelle in unseren Gedanken und in unserem Verhalten einnimmt, dann findet
alles seinen richtigen Platz.

Statt einem Schlusswort: ein Wort des Monchs

Am Anfang habe ich gesagt, dass ich auch als Monch spreche. Der Monch scheint
beim ersten Blick egoistisch zu sein, es scheint, als ob ihn seine Mitmenschen, die
Gesellschaft, die Welt nicht interessieren wiirden, als ob er sich nur um sich kiimmere.
Und eine solche Haltung ist der Gesellschaft unserer Tage fremd, in der so viel {iber
Liebe, Kommunikation, Vereinigung, Mitarbeit, Globalisierung, usw. gesprochen
wird. Dass der Monch nicht verstanden wird, kann man gut in der westlichen
Gesellschaft erkennen, in der die meisten Kloster mit dem Problem konfrontiert
werden, kaum noch Nachwuchs zu haben.

Unsere Gesellschaft beurteilt das leider oberfldchlich. Evagrius Pontikus, ein Mdnch
des 4. Jahrhunderts aus der Provinz Pontus (in Norden der heutigen Tiirkei), sagte:
,.Monch ist der, der sich von allen getrennt hat und sich mit allen vereint hat“‘3, Die
wirkliche Universalitit, die echte Vereinigung, kan nur von universellen, innerlich

12 Siehe I'. MANTZAPIAH, '0p8650&n Beoroyia., S. 100.
13 EYATPIOY TIONTIKOY, Iep{ EUxiic, 124-5,PG 79, 1193C.

10



vereinten Menschen realisiert werden. Innerlich zerbrochene Menschen konnen keine
echte Kommunion schaffen, weil alles, was sie tun, das Siegel ihrer innerlichen
Verwiistung und ihrer seelischen Kdmpfe trdgt. In der Einsamkeit heilt der Mdnch
zuerst seine eigenen Wunden. Durch ausgedehnte asketische Ubungen, durch die
Bemiihung den Egoismus, der so sehr in der heutigen Welt gepflegt wird, los zu
werden, durch die Pflege der leidenschaftsfreien Liebe, versucht der Monch immer
Gott dhnlicher zu werden. Und der Mensch der Gott dhnlich geworden ist, ist wirklich
ein universeller Mensch, fahig zur wahren Liebe, zur Kommunion und Einheit.

Der Monch entzieht sich mehr dem Bosen der Welt, damit er, zuerst, mit den Waffen
des Geistes, das Bose in seinem Inneren liberwindet. Wir konnen von ihm lernen, das
Bose in unserem Innern zu besiegen, weil die wahre Liebe, die Kommunion und die
Einheit im Herzen einer jeden Person geboren werden und leben. Mogen wir diese
Werte gewinnen und die ganze Welt mit ihnen bereichern.

Sofian von Kronstadt
Weihbischof

11



